مبادئ الفلسفة القديمة أبي نصر الفارابي

| . • |  |  |
|-----|--|--|
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |

# مباديء الفلسفة القدعة

مجموعة فيها :

كتاب \_ ماينبغي أن يقدم قبل تعلم فلدهة أرسطو. تصنيف : أبي نصر الفارابي • وكتاب \_ عيون المسائل، في المنطق ومبادئ الفلسفة .

تصنيف: أبي نصر الفارابي٠

عنيت بتصحيحه ونشره

الملاكمة السّافيّة

محبالدي الحطيب وعبالفناح القبلا التاءرة: السكة الجديدة 59851

> (حقوق الطبع محفوظة ) القاهرة

> > 1910 - 1871

مطبعة المؤيد



شبكة كتب الشيعة

عدد: ١ - ٢

# أبى نصر الفارابي

عن ابن أبي أصيبة والقفطي وابن خلكان وعن دائرة المُعارف البريطانية

#### نسبه وبلده وسفره الى العراق :

أبو نصر محمد بن محمد بن أوزلغ بن طرخان — من مدينة ( الفاراب ) في أرض ( خراسان ) وراء ( نهو سيحون ) وتسمى ( أطرار ) وهي مدينة فوق ( الشاش ) قريبة من مدينة ( بلاساغون ) ، وجميع أهلها على مذهب الأمام الشافعي . وهي من قواعد بلاد الترك في أطراف بلاد فارس ويقال لها ( فاراب الداخلة ) ولهم ( فاراب الحارجة ) .

كانأ بوه قائد جيش ، وهو فارسي المنتسب ، وخرج أبو نصر من بلده وانتقلت به الاسفار ـ الى أن دخل العراق واستوطن ( بغداد ) ، وهو يعرف اللسان التركي وعدة لغات غير العربي .

#### أو نصر ومتى بن يونس:

وكان في دار السلام يومئذ أبو بشر متى بن يونس (١) الحكيم المشهور، وهو شيخ كبير، وكان الناس يقرأون عليه كتاب (أرسطو) في المنطق، ويجتمع في حلقته كل يوم المؤن من المشتغلين بالمنطق فيملي عليهم شرحه، فكتب عنه في شرحه سبمين سفرا، وكان حسن العبارة في تا كيفه لطيف الاشارة، وكان يستعمل في تصانيفه البسط والتذييل حتى قال بعض علماء هذا الفن: « ما أرى أبا نصر الفارابي أخد طريق تفهيم المعاني الجزلة بالالفاظ السهلة الا من أبي بشر. »

<sup>(</sup>١) من أهــل ( دير قنى ) بمن نشأ في ( أسكول مرماري ) قرأ هــلى ( قويري ) وعلى ( روفيل ) و ( بنيامين ) و ( يحــي المروزي ) وعلى ( أبي أحمد بن كرنيب ) • واليــه انتهت رئاسة المنطقيين في عصره • انظر : « ملخص تار بخ الفلسفة » في هذه الترجمة •

وصنف ( مقالة في مُقدمات صدر بهاكتاب أنا لوطيقا) ، ( كُتاب المفاييس الشرطية) و (شرح كتاب ايساغوجي لفرفويوس ) وتوفي في ( بندا د) يوم السبت ، ١١ رمضان ، ٣٢٨ هـ ٠

#### تنقله في طلب الملم:

انتقل أبو نصر بعد ذلك الى مدينة (حران) وفيها ( بوحنا بن حيلان) الذي توفي في دار السلام أيام المقتدر فأخذ عنه المنطق و بلغ به الى آخر (كتاب البرهان). وكان يسمى ما بعد الاشكال الوجودية : « الجزؤ الذي لايقرأ » ، الى أن قري ، وصار الرسم \_ بعد ذلك حيث صار الاس الى معلمي المسلمين \_ أن يقرأ من الاشكال الوجودية الى حيث قدر الانسان أن يقرأ .

فقال أبو نصر إنه قرأ الى آخر (كتاب البرهان).

ثم قفل راجعاً الى بغداد ، وقرأ فيها علوم الفلسفة ،وتناول جميع كتب أرسطو، وتمهر في استخراج معانيها والوقوف على أغراضه فيها .

وكان يجتمع بأبي بكر بن السراج فيقرأ عليه صناعة النحو، وابن السراج يقرأ عليه صناعة المنطق.

وكانت له قوة في صناعة الطب وعلم بالامور الكاية منها ، ولم يباشر أعمـالهـا ولا حاول جزؤ ياتها .

ويقال إنه وجد (كتاب النفس) لأرسطو وعليه بخط أبي نصر الفارابي : « إني قرأت هذا الكتاب مائة مرة . » ونقل عنه أنه كان يقول : « قرأت ( السماع الطبيعي ) لأرسطو الحكيم أر بعين مرة ، وأرى أبي محتاج الى معاودة قرائته . » ويروى عنه أنه سئل : « من أعلم الناس بهذا الشأن ، أنت أم أرسطو ؟ » فقال : « لو أدركته لكنت أكبر تلامذته . »

ولم يزل أبو نصر في ( بغداد ) مكبَ على الاشتغال بهـذا العلم والتحصيل له الى أن برز فيه وفاق أهل زيانه ، وفي بغداد ألف معظم كـبه .

ثم سافر منها الى ( دمشق ) ولم يقم فيها .

ثم توجه الى ( مصر ) وكأن ذلك عام ٣٣٨.

وذُكُو أَبُو نَصِرُ فِي كُتَابِهِ ( السياسة الله نية ) أنه ابتدأ بتأليفه في بغداد وأكله

في مصر .

وقدم (على سيف الدولة أبي الحسن على بن الهيجاء عبد الله بن حمدان التغلبي) الى (حلب) فى خـلافة (الراضي)، وكان أبو نصر بزي أهل التصوف، فقدمه سيف الدولة وأكرمها كراماك بيرا وعرف موضعه من العلم ومنزلته من الفهم، ثم رحل في صحبته الى (دمشق).

وكان مدة اقامته في دمشق لا يكون غالبا الاعند مجتمع ماء أو مشتبك رياض، ويؤاف هناك كتبه، ويتناو به المشتغلون عليه.

وكان أكثر تصانيفه في الرقاع ولم يصنف في الـكرار يس الا القليل ، فلذلك جاء أكثر تصانيفه فصولا وتعاليق ، ويوجد بعضها ناقصا مبتورا .

ويذكر أنه لم يكن يتناول من سيف الدولة من جملة ما ينعم به عليه سوى أربعة دراهم فضة في اليوم أجراها عليه من بيت المال ، فكان يخوجها فيما بحتاجه من ضروري عيشه ، ولم يكن منتيا بهيئة ولامنزل ولا مكتسب ، ويذكر أنه كان ينغذى بما قلوب الحلان مع الخر الريحاني فقط ويرى الانفراد على شرب الخر ولا يحب المنادمة عليها ، وظل مقتنعا بهذا النزر اليسير من صلات الامير سيف الدولة بن حمدان الى أن أدركه أجله في دمشق في رجب من شهور سنة ٣٣٩ وقد ناهز النمانين من عمره ، وحلى عليه سيف الدولة في نفر قليل من خاصة ، ودفن في ظاهر دمشق خارج الياب الصغير .

#### روايات مختانهة :

ذكروا في ساب قرائت الحكمة أن رجلا أودع عنده جملة من كتب أرسطو، فاتفق أن نظر فيها فوافقت منه قبولا وتحرك الى قرائتها، ولم يزل الى أن أتقن فهمها وصار فيلسوفا بالحقيقة.

وحدث سيف الدين أبو الحسن علي بن أبي علي الآمدي أن الفارابي كان في أول أمره ناطورا في أحد بساتين دمشق ، وهو على ذلك دائم الاشفال بالحكمة والنظر فيها والتطلع الى أراء المتقدمين وشرح مانيها ، وكان ضميف الحال حتى أنه كان في

الليل يسهر للمطالعة والتصنيف و يستضيء بالقنديل الذي للحارس، و بتي كذلك مدة ثم أنه عظم شأنه وظهر فضله واشتهرت تصانيفه وكثرت تلاميذه وصار أوحد زمانه وعلامة وقته، واجتمع به الامير سيف الدولة بن حمدان التغلبي .

ويذكر أنه كان في أول أمره قاضيا ، فلما شعر بالمعارفُ نبذ ذلك وأقبل بكليته على تعلمها ، ولم يسكن الى شيء من أمور الدنيا البتة .

و يروون لابي نصر قصصا غريبة و يعزون له خوارق عجيبة في فن الموسيقي أجراها في مجلس الامير سيف الدولة لاول مرة قدم بها عليه ، وهي مشهورة في الكتب.

#### همني امم الفلسفة:

من كلام لابي نصر في معنى اسم الفلسفة قال :

اسم (الفلسفة) يوناني وهو دخيل في العربية وهو على مذهب لسانهم (فيلسوفيا) ومعناه (ايثار الحكمة). وهو في لسانهم مركب من (فيلا) ومرف (سوفيا) ففيلا: الايثار، وسوفيا الحكمة، و (الفيلسوف) مشتق من الفلسفة. وهو على مذهب لسانهم (فيلسوفوس). فأن هذا التغيير هو كتغيير كشير من الاشتقاقات عندهم ومعناه (المؤثر للحكمة). والمؤثر للحكمة عندهم هو الذي يجمل الوكد من حياته وغرضه من عمره الحكمة.

#### ملخس تاریخ الفلسفة :

وحكى أبو نصر الفارابي في ظهور الفلسفة ماهذا نصه:

إن أمر الفلسفة اشتهر في أيام ملوك اليونانيين و بعد وفاة أرسطو في الاسكندرية الى آخر أيام المرأة .

وانه لما توفي بقي التعليم بحاله فيها الى أن ملك ثلاثة عشر ملكا، وتوالى في مدة ملكهم من معلمي الفلسفة اثنا عشر معلما، أحدهم المعروف ب(أندر يقوس)، وكان آخر هؤلاء الملوك المرأة، فغلبها (أوغسطس) الملك من أهل رومية وقتلها واستحوذ على الملك، فلما استقر له نظر في خزائن الكتب وصنفها فوجد فيها فسخا لكتب

أرسطو وقد نسخت في أيامه وأيام ( ثاؤفرسطس ) ووجد المعلمين والفلاسفة قدعملوا كتبا في المعاني التي عمل فيها أرسطو فأمر أن تنسخ تلك الكتب التي كانت نسخت في أيام أرسطو وتلامبذه وأن يكون التعليم منها وأن ينصرف عن الباقي .

وحكم ( اندريقوس ) في تدبير ذلك وأمره أن ينسخ نسخًا يحملها معــه الى ( رومية ) ونسخًا يبقيها في موضع التعليم ؛ (الاسكندرية) وأمره أن يستخلف معلمًا يقوم مقامه بالاسكندرية ، ويسير معه إلى رومية ، فصار التعليم في موضعين وجرى الامر على ذلك الى أن جائت النصرانية و بطل التعليم منرومية و بقي بالاسكندرية. ثم نظر ملك النصرانية في ذلك واجتمعتالاساقفة وتشاوروا فيما يترك من هذا التعليم ومايبطل ، فرأوا أن يعلم من كتب المنطق الى آخر ( الاشكال الوجودية ) ولايمــلم مابعده ، لا بهم وأوا أن في ذلك ضرراً على النصرانية ، وأن فيما أطلقوا تعليمه ما يستعان به على نصرة دينهم ، فبقي الظاهر من التعليم هذا المقــدار ، وماينظر فيــه من الباقي مستور، حتى كان الأسلام بعده بمدة طو بلة فانتقل التعليم من (الا سكندرية) الى (انطاكية) و بتي بها زمنًا طو يلاً الى أن بتي معلم واحــد فنعلم منــه رجلان وخرجا ومعهما الكتب ، فكان أحدها من أهل (حرانً) والآخر من أهـــل (مرو) . فأما الذي من أهل مرو فتعلم منه رجلان: أحدهما (ابراهيم المروزي) والآخر (يوحنا ابن حيلان ) • وتعلم من الحراني ( اسرائيــل الأســقف) و (قويري ) وسارا الى (بغداد) فتشاغل (ابراهيم) بالدين، وأخذ (قويري) في التعليم. وأما (يوحنا بنحيلان) فانه تشاغل أيضاً بدينه ، والمحدر ( ابراهيم المروزي ) الى بنداد فأقام بها . وتعلمهن المروزي (متى بن يونان) ، وكان الذي يتعلم في ذلك الوقت الى آخر ( الأشكال الوجودية ) .

#### فلسفته :

بجد الناظر الى حياة أبي نصر ومن جاء بعده من فلاسفة النهضة العربية الأولى فرقاً كبيرا من حيث طواز المعيشة والنمتع بلذاذة الدنيا . ولوقابلنا بين أبي نصر في ما يروى من صلاته مع الأمير سيف الدولة بن حدان و بين الرئيس أبي علي بن سينا

في علاقاته بالأمير شمس الدولة وتخفضـه للأمــير نوح بن منصور الساماني لظهر لن<sup>ا</sup> هذا الفرق بكل جلاء ·

وقد جاء في إدائرة المعارف البريطانية أن زهد أبي نصر يحمل على ميله للفلسفة الأ فلاطونية الحديثة ـ Neo\_Platonism

ولم يكن للفارابي فلسفة خاصة به ، أومذهب فيها أثرعنه ، وغاية ما يمكننا التوسل به للوصول الى معرفة آرائه ومبدادئه هو مصنفاته التي كان أكثرها في الرقاع والكراريس المبعثرة والفصول والتعاليق كما سبق معنا .

ومن أهم ماصنفه كتابه في (احصاء العلوم) والتعريف بأغراضها، لم يسبق اليه ولاذهب أحد مذهبه فيه. وقد قسم الفارابي العلوم في هذا الكتاب المختصر الى ستة أقسام: ١ \_ علوم اللغة، ٢ \_ علم المنطق وفيه الخطابة والجدل، ٣ \_ الرياضيات وتشمل الهندسة والحساب ومبحث النور وفن النجوم والموسيقي وجر الأثقال والأحجام. ويدخل في علم النجوم مباحث الفلك والتكهن والأحلام. وعلم الجو والهواء، ٤ \_ العلوم الطبيعية وهي عشرة، ٥ \_ العلوم المدنية وتشمل القضاء والخطابة، ٢ \_ علم الكلام وما وراء الطبيعة.

وهذا الترتيب والتقسيم كثير أوجه الشبه بتقسيم العلوم الذي اصطلح عليه علما أورو با في العصور الأخيرة ، والفارابي كما ترى يقدم المنطق والرياضيات وأكثر العلوم المجردة و يعدها في الدر جة الأولى . ثم تتلوذ لك العلوم الطبيعية المحضة فالعلوم الاجتماعية . و يلاحظ قراء كتب الفارابي أنه قد ألم بالتمديز بين الأصول والفر وع، وذلك

و يلاحظ قراء كتب الفارابي آنه قد الم بالتمييز بين الا صول والفروغ،وذلك ما أسس عليه (كونت Gomte) خطته في تقسيم العلوم، ثم هذبه هر برتسبنسر ونقحه .

و يأخذ الأوربيون على الفارابي مرجه الصناعة غالبًا بالعلم، والأساطير بالحقائق، وجعله المظاهر الطبيعية والعقلية مختلطتين والذاتي وماليس ذاتيًا \_ غـير منفصلين . وذلك ما يلاحظونه في ( باكون \_ Bacon ) أيضًا .

ولم يكن هنالك علم يسمى علم الانسان ، ولم يكونوا ينظر ون الى هذا الكائن

مجردًا عند ماكانوا يبحثون في ماورًا • الطبيعة .

وهكذا كان الأمر في علم الفارابي بالسياسيات التي بسطها في مصنف ذهب فيه مذهب المناذه أرسطو بانكار وجود النفس منفردة ، وسبق ابن رشد الى القول بمبدأه في وحدة الاثرواح .

و يذهبالفارابي في مسائل ماورا الطبيعة مذهب المشائين الذي اتبعه أصحاب المذهب الأفلاطوني الحديث ممن شرحوا كتب أرسطو.

وفي تمييزه بين الواجب والممكن فرض ضرورة وجود فرد سام واجب الوجود يرجع اليه كل موجود وأن لهـذا الموجود السامي حياة أبدية وعلما أبديا وقوة أبدية وجمالا أبديا وخيرا أبديا ١٠٠٠ الخ ، وهو مع ذلك ذو وحدة مطلقة وليس له ماهية ممهزة .

قالت دائرة المعارف البريطانية ، ولـكننا نتسائل هنا :كيف يكون العــالم على تناقضه وكثرة تفرعه اللانهائي صادرا عن هذا الموجود المطلق المفروض ? هنا نجد الفارابي افلاطونياً .

هو يقول في هذه النقطة بالصدور ـ Emanation ، وأن الموجود المطلق عالم بذاته و بهذا الدلم يكون المقل الاول . ثم هو لا يوضح لناكيف أن العلم بالذات لا يقبل الانفصال عن الوجود الواجب ، ولـكن رأيه في هذا وفي كل المراتب التي دون ذلك هو القول بالعلم بالذات .

#### مصنفاته :

الالفاظ والحروف .

صناعة الكتابة.

كلام في الشعر والقوافي .

كتاب في اللغات .

كتاب الكناية.

المختصر الصغير في المنطق : على طريقة المتكلمين .

المختصر الاوسط في القياس .

المختصر الكبير في المنطق.

المدخل الى المنطق.

التوطئة في المنطق.

القياس الصغير: ووجد مترجما بخطه.

مختصر جميع الكتب المنطقية: ويسمى جوامع كتب المنطق.

أقاويل النبي ( صلى الله عليه وسلم )، يشير فيه الى صناعة المنطق.

أصناف الاشياء البسيطة التي تنقسم اليها القضايا في جميع الصنائع القياسية.

احصاء القضايا والقياسات المستعملة في الصنائع القياسية .

البرهان.

شروط القياس .

شرائط البرهان.

شرائط اليقين .

من له نسبة الى صناعة المنطق.

الجدل.

أدب الجدل.

المواضع المنتزعة من الجدل.

المواضع المنتزعة من المقالة الثامنة في الجدل.

المقدمات.

الفحص.

القياسات التي تستعمل.

الخطابة : كبير في عشر بن مجلدا .

المغالطون.

المواضع المغلطة .

اكتساب المقدمات: أو المواضع أو التحليل.

المقدمات المختلطة من وجودي وضروري .

صدر لكتاب الخطاية.

غرض المقولات.

تعليقات على ( أنالوطيقا الاولى ) لأرسطو .

شرح ( البرهان ) لارسطو : على طريق التعليق ، أملاه على تلميذه ابراهيم ابن عدي في حلب .

شرح (الخطاية) لارسطو.

شرح المقالة الثانية والثامنة من ( الجدل ) لارسطو .

شرح (المغالطة) لارسطو.

شرح ( القياس ) لارسطو : هو الشرح الكبير .

تعاليق على (كتاب القياس).

شرح المواضع المستغلقة من (كتاب قاطيغورياس) لارسطو: يعرف بتعليقات الحواشي .

شرح (العبارة) لارسطو: على جهة التعليق.

إملاء في معاني ( ايساغوجي ) .

شرح ( ايساغوجي ) لفرفوريوس .

شرح (باريمينياس) لارسطو: على جهة التمليق.

شرح ( المقولات ) لارسطو : على جهة التعليق .

مختصر ( بار يمينياس ) لارسطو .

الرد على ابن الراوندي : في أدب الجدل.

شرح المستغلق للمصادرة.

المقاييس.

المدخل الى الهندسة الوهمية : مختصر .

المماليق والجون.

الموسيق الكبير: الفه للوزير أبي جعفر محمد بن القاسم الكوخي.

احصاء الايقاع.

كلام في النقلة : مضاف ألى الايقاع .

كلام فيالموسيقي .

كلام في الرؤيا .

النجوم.

تعليق فيالنجوم .

كلام في أنحركة الفلك دائمة .

المقالة الاولى والخامسة منأقليدس.

مقالة في الجهة التي يصح عليها القول بأحكام النجوم.

كلامفي الخلاء .

النواميس .

الحيل والنواميس .

جوامع (كتابالنواميس) لافلاطون .

القوة المتناحية وغير المتناهية .

تعليق كتاب فيالقوة .

شرح (كتابالمجسطي).

شرح (القياس) لارسطو: هو كبير.

شرحالساع.

شرح (كتاب السما والعالم) لارسطو: على جهة التعليق.

شرح ( الا أرالعلوية) لارسطو : على جهة التعليق·

جوابه عن مهنی (ذات) وممنی (جوهر ) ومعنی (طبیعة).

كلام عن ماقاله أرسطو في الحار.

السماع الطبيعي.

الخير والمقدار.

الموجودات المتغيرة: الموجود بالكلام الطبيمي .

الجزؤ وما لايتجزأ.

كلام في الجوهر .

كلام في أعضاء الحيوان.

مقالة في وجوب صناعة الكيمياء والرد على مبطليها .

جوامع السياسة .

المدينةالفاضلة ، )

مادي أراء المدينة الفاضلة.

الفحص المدني .

السياسات المدنية : يعرف عبادي الموجودات.

كلام في الملة والفقه المدني.

قود الجيوش.

المعايش والحروب.

الفصول المنتزعة للاجتماعات .

- التنبيه على أسباب السعادة.

الاجماعات المدنية .

- كلام فيا يصح أن يذم المؤدب •

- ماهية الناس -

المدينة الجاهلة ، ابتدأ بتأليف هذا الكتاب في بغداد ، وحمله الى الشام في آخر سنة المدينة الفاسقة ، \: ٣٣٠ ، وتممه في دمشق سنة ٣٣١ ، وحرره ثم نظر في النسخة المدينة المبدلة ، ﴿ بعدالتحرير فأثبت فيها الابواب، ثم سأله بعض الناس أن يجعلله المدينة الضالة . / فصولا تدل على قسمة مانيه فعمل الفصول في مصر منة ٣٣٧.

المبادي الانسانية .

مختصر کتاب الهدی .

شرح (مقالة النفس) لاسكندر الافروديسي:علىجهةالتمليق.

شرح صدر (كتاب الاخلاق) لارسطو .

احصاء العلوم وترتيبها .

الفاسفتان لارسطو وافلاطون: مخروم الآخر .

اتفاق أراء أبقراط وأفلاطون.

التوسط بين أرسطو وجالىنوس .

أغراض أرسطو في كل واحد من كتبه ٠

ما ينبغي أن يقدم قبل تعلم فلسفة أرسطو: هو إحدى الرسالتين الآتيتين.

فصول مجموعة من كلام القدماء.

كلام في العلم الالهي.

لوازمالفلسفة.

أغراض أرسطو في مقالات كتابه الموسوم بالحروف: هو محقيق غرضه في كتاب ما بعد الطبيعة .

الدعاوي المنسوبة الى أرسطو في الفلسفة مجردة عن بياناتها وحججها •

تعاليق في الحكمة .

عيون المسائل على رأي أرسطو: هي ١٦٠ مسئلة .

جوابات لمسائل : هي ٢٣ مسئلة ·

نختصر فصول منتزعة من كتب الفلاسفة ·

الواحد والوحدة .

العقل الصغير •

العقل الكبير •

معنى اسم الفلسفة •

كلام في اسم الفلسفة وسبب ظهورها وأسماء المبرزين فيها وعلىمن قرأ منهم. كلام في الجن وحال وجودهم .

الود على جالينوس فيما تأوله من كلامأرسطو على غيرمعناه ٠

الرد على يحيى النحوي في ما رد به على أرسطو .

الرد على اارازي في العلم الألهي ٠

شعر أبي نصر:

أثبت ابن أبي أصيبعة وابن خلكان والدلجي بعض قطع فيالشعر لأبي نصر، فنها قوله:

لما رأيت الزمان نكسا ، وليس في الصحبة انتفاع ، كل رئيس به مسلال ، وكل رأس به صداع ، لزمت بيتي وصنت عرضاً به من العرزة اقتناع ، أشرب مما اقتنيت راحا في من قواريرها ندامى ، في من قواريرها ندامى ، وأجتني من حديث قوم وأجتني من حديث قوم قد أقفرت منهم البقاع ،

وقد نسبت اليه هذه القطعة الآتية وزعم بعضهم أنها من نظم الشيخ محمد بن عبد الملك الفارقي :

أخي خل حيزذي باطل وكن للحقائق في حــيز،

#### وله من قطعة :

بزجاجتين قطعت عمري، وعايهما عولت أمري: فرجاجة ملئت بحبر، وزجاجة ملئت بخمر، فبذي أدون حكمتي، و بذي أزيل هموم صدري.

\*\*

دعاؤه:

اللهم أبي أسألك \_ ياواجب الوجود ، و ياعلة العلل ، ياقديمـ اللم يزل \_ أن تعصمني من الزلل ، وأن تجعل لي من الامل ، ما ترضاه لي من عمل .

اللهم امنحني ما اجتمع من المناقب، وارزقني في أموري حسن العواقب، مجمح مقاصدي والمطالب، بالله المشارق والمغارب، رب الجوار الكنس السهم التي انبجست عن الكون انبجاس الابهر، هن الفواء لى عن مشيئته التي عمت فضائلها جميع الجوهر:

<sup>. (</sup>١) مُكَمَدُا جَاءَتُ في طبقاتُ الأطباء · وفي أبن خلمكان : ﴿ دَارَ مَقَامُ · · · ›

أصبحت أرجو الخير منك ، وأمتري زحلا ونفس عطارد والمشــتري ،

اللهم ألبسني حلل البهام، وكرامات الانبيام، وسعادة الاغنيام، وعلوم الحكمام، ا وخشوع الاتقيام.

اللهم أنقذني من عالم الشدقاء والفناء، واجعلني من اخوان الصفاء، وأصحاب الوفاء، وسكان السماء، مع الصديقين والشهداء، أنت الله الذي لااله الا أنت علة الاشياء، ونور الارض والسماء، امنحني فيضا من العقل الفعال، ياذا الجلال والافضال، هذب نفسي بأنوار الحكمة، وأو زعني شكر ماأ وليتني من نعمة، أدبي الحق حقا وألهمني اتباعه، والباطل باطلا واحرمني اعتقاده واسماعه، هذب نفسي من طينة الهبوط، انك أنت العلة الاولى:

ياعدلة الاشياء جمعا ، والذي كانت به عن فيضه المتفجر ، رب السماوات الطباق ومركز في وسطهن من المثرا والابحو : اني دعوتك مستجيرا مذنباً فاغفر خطيئة مذنب ومقصر ، هذب بغيض منك رب الكل من كدر الطبيعة والعناصر عنصري .

اللهم رب الاشخاص العلوية ، والاجرام الفلكية ، والارواح السماوية ، غلبت على جبدك الشهوة البشرية ، وحب الشهوات والدنيا الدنية ، فاجعل عصمتك مجنى من التخليط ، وتقواك حصني من التفريط ، انك بكل شيء محيط .

اللهمأ نقذني من أسرالطبائع الاربع، وانقلني الى جنابك الاوسع، وجوارك الارفع. اللهم اجمل الكفاية سببًا لقطع مذموم العلائق التي بيني و بين الاجسام / الترابيـة، والهموم الكونية، واجعـل الحكمة سببًا لاتحاد نفسي بالعوالم الالهيـة،

والارواح السماوية .

اللهم طهر بروح القدس الشريفة نفسي ، وآثر بالحكمة البالغة عقلي، وحسي ، وآثر بالحكمة البالغة عقلي، وحسي ، واجمل الملائكة ـ بدلا من عالم الطبيعة ـ أنسي .

اللهم ألهمني الهدى ، وثبت إيماني بالتقوى ، و بغض الى نفسي حب الدنيا . اللهم قو ذاتي على قهر الشهوات الفانية ، وألحق نفسي بمنازل النفوس الباقيـة ، واجعلها من جملة الجواهر الشريفة الغالية ، في جنات عالية .

سبحانك اللهم سابق الموجودات إلتي تنطق بالسنة الحال والمقال، انك المعطي كل شيء منها ماهو مستحقه بالحكمة ، وجاعل الوجود لها بالقياس الى عدمها نعمة ورحمة ، فالذوات منها والاعراض مستحقة بآلائك ، شاكرة فضائل نعائك ، ( وان من شيء الا يسبح بحمده ، ولكن لا تفقهون تسبيحهم ) .

سبحانات اللهِـم وتعاليت ، انك الله الاحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد . أ

اللهم انك سجنت نفسي في سـجن من العناصر الار بعـة ، ووكات بافتراسها سـباعاً من الشهوات . اللهم جد لها بالعصمة ، وتعطف عليها بالرحمـة ، التي هي بك أليق ، و بالكرم الفائض الذي هو منك أجدر وأخلق ، وامنن عليها بالتو بة العائدة بها الى عالمها السماوي ، وعجل لها بالاو بة الى مقامها القدسي ، وأطلع على ظلمائها شمسا من العقل الفعال ، وأمط عنها ظلمات الجهل والضلال ، واجعل مافي قواها بالقوة \_ كامنا بالفعل، وأخرجها من ظلمات الجهـل ، الى نور الحـكمة وضيا العقل . (الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات الى النور) .

اللهم أر نفسي صور الغيوب الصالحـة في منامها ، و بدلها من الاضغاث برؤيا الخيرات والبشرى الصادقة في أحلامها ، وطهرها من الاوساخ الـتي تأثرت بها عن محسوساتها وأوهامها ، وأمط عنها كدر الطبيعة ، وأنزلها المنزلة الرفيعة .

الله الذي هداني وكفاني .

# ما ينبغي أن يقلم قبل تعلى فلسفة أرسطى في أن يقدم أرسطى أن يقدم أن يقدم أن يقدم الفاراني والفاراني والمناسلة والمناسل



# بن عراله الرحوالي عربي المعالمة المعالمعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة الم

#### توكلت على الله

قال أبو نصر الفارايي :

الاشياء التي يحتاج الى تعلمها ومعرفتها قبـل تعلم ( الفلسفة التي أخــذت عن أرسطو )، وهي تسعة أشياء :

الأول منها — أسماء الفرق التي كانت في الفلسفة .

والثاني — معرفة غرضه في كل واحد من كتبه . .

والثالث — المعرفة بالعلم الذي يتبغي أن يبدأ به في تعلم الفلسفة .

· والرابع – معرفة الغاية التي يقصد اليها في تعلم الفلسفة .

والخامس ــ معرفة السبيل الني يسلكها من أراد الفلسفة.

والسادس — المعرفة بنوع كلام أرسطو كيف يستعمله في كل واحد من كتبه. والسابع — معرفة السبب الذي دعا أرسطو الى استعمال الأغماض في كتبه. والثامن ــ معرفة الحال التي يجب أن يكون عليها الرجل الذي يؤخذ عنه (١) علم الفلسفة.

والتاسع \_ الأشياء التي يحتاج اليها من أراد تعلم كتب (أرسطو).

ر (۱) أو ﴿ يُوجِدُ عَنْدُهُ ﴾



#### - \ -

# اسماء الفرق التي كانت في الفلسفة (١)

فأما أسماء الفرق التي كانت في الفلسفة فتشتق من سبعة أشياء :

أحدها ــ من اسم الرجل المعلم للفلسفة .

والثاني \_ من اسم البلد الذي كان مبدأ ذلك المعلم .

والثالث ـ من اسم الموضع الذي كان يعلم فيه .

والرابع ــ من التدبير الذي كان يتدبر به .

والخامس ــ من الأراء التي كان يراها أصحابها في علم الفلسفة .

والسادس \_ من الآرا التي كان براها أهلها في الغاية التي يقصد اليها في

تعلم الفلسفة .

والسابع ـ من الأفمال التي كانت تظهر عنه في تعلم الفاسفة .

فأما الفرقــة التي سميت من اسم الرجــل المعــلم للفلسفــة ففرقــة أصحاب (٢) . رِ

وأما الفرقة المسهاة من اسم البلد الذي كان منه الفيلسوف ففرقة <sup>(٣)</sup> أصحاب ( ارسطيفوس ) الذي من أهل ( قورينا ) .

(١) عن هذا التقسيم أخذ القفطى.

<sup>(</sup>۲) ولد ( فيثاغورس ـــ Pythagore ) في جزيرة ( ساموس ) وعاش في القرن السادس قبل الميلاد ، وتلقى الفلسفة والهندسة في مصر ثم انتقل الى بلاد اليونان وأدخل اليها علوما جليلة وأخذ عنه ( أفلاطون )و ( سقراط ) وغيرهما .

<sup>(</sup>٣) هي ( فرقة القورينائيين ) نسبة الى ( قورينا ) بلدة أرسطيفوس وهي في القديم (مدينة رفنية ) بالشام عند حمس . ثم جهلت فلسفهم لما تحققت فلسفة المشائيين . ولارسطيفوس هذا (كتاب الجبر ) ويدرف بالحدود نقله الى العربية وأصلحه ( أبو الوفاء محسد بن محمد الحاسب ) . وله شرح هذا الكتاب ، وعلله بالبراهين الهندسية (وكتاب قسمة الاعداد) . عن القفطى ملخصا .

وأما الفرقة المسماة من اسم الموضع الذي كان يعلم فيه الفلسفة ففرقـة أصحاب (كروسيفس) وهم (أصحاب الرواق) وأعـا سموا بذلك لأن تعلمهم كان في (رواق هيكل اثينية).

وأما الفرقة التي سميت من تدبير أصحابها وأخدلاقهم ففرقة أصحاب ( ذيوجانس ) (١) ويعرفون بر الكلاب ) لا نهدم كانوا يرون اطراح الفرائض المفترضة في المدن على الناس ومحبة أفار بهم واخوانهم و بغضة غيرهم من سائرالناس ، وأنما يوجد هذا الخلق للكلاب فقط .

وأما الفرقة المسماة من الآراء التي كان يراها أصحابها في الفلسفة فهي الفرقة التي تنسب الى ( فورن ) وأصحابه وتسمى ( المانعة ) لأنهـم يرون منـع الناس من العلم .

وأما الفرقة التي سميت من الآراء التي كان يراها أهلها في الغاية التي يقصد اليها في تدلم الفلسفة فهي الفرقدة المنسوبة الى (أفيغورس) (٢) وأصحابه وتدعى (فرقة اللذة). وذلك أن هؤلاء كانوا يرون أن غاية الفلسفة المقصود اليهاهي اللذة التي تتبع معرفتها.

وأما الفرقة المسماة من الافعال التي كانت تظهر من أصحابها فزالمشاؤن ) وهم

<sup>(</sup>۱) ذبوجانس فيلسوف مهروف مشهور الذكر في أرض بونان ولد في (سينوب) سنة ١٣٤ ق م وتوفي سنة ٣٢٣ ق م وكان قد راض أصحابه برياضة فارق فيها اصطلاح أهل المدن في اطراح التنكلف الذي اقتضاه الاصلاح . فكان أحدهم يتفوط غدير مستتر عن الناس . وينكح في الطريق اذا أراد استنزال الماء الفاسد . ويقبل الحسناه من النساء قدام الجيم كيأتيه غير متوقف . ويقول فيها يأتيه من ذلك : « لايخلو اما أن يكون ما تفعله قبيحا على الاطلاق فلا يحسن في موضع دون موضع دون موضع دون موضع وعلى صورة دون صورة . وانكان مما يحسن في موضع دون موضع وعلى صورة فهذا امر اصطلاحي لاضروري فلا أقف معه ، عن لاروس والقفطي ، موضع وعلى صورة غير أنسب الففطي رئاسة ( فرقة اللذة ) مرة الى ( فورون ) الذي سبق ذكره في ( الفرقة المائمة ) ومرة الى ( أفيفورس ) هذا .

أصحاب (أرسطو) (١) و(أفلاطون) (٢). وذلك أن هذين كانا يعلمان الناس وهم يمشون ،كيا يرتاض البدن مع رياضة النفس.



<sup>(</sup>۱) ولد (أرسطو ـــ Aristote) في مدينة (ستاجير) في مقدونية سنة ۳۸٤ ق . م وتوقي في شاسس سنة ۳۲۲ ق . م قال القفطى وغيره هو ابن نيقوماخس بن ماخاؤن الفيناغوري الجهر اشنى اخذ العلم عن أفلاطون ولازمه مدة عشرين سنة واى ارسطو انتهت فلسفة اليونانين وهو خاتمة حكمائهم وللبحث فيما ينبغى أن يعلم قبل تعلم فلسفته وضم أبونصر الفارابي هذه الرسالة • (۲) ولد أفلاطون سنة ۲۶۹ ق . م وتوقي سنة ۳۶۳

#### - 7 -

## معرفة غرض ارسطوفي كل واحد من كتبه

وأماكتبه ـ فمنها جزؤية وهي التي يتعلم منها معنى واحد فقط ، ومنهاكلية ، ومنها متوسطة بين الجزؤية والكلية .

والجزؤية من كتبه هي رسائله . وأما الكلية فبعضها تذاكر يتبذكر بقرائتها ما قد عرف من علمه ، و بعضها يتعلم منه الفلسفة التي بعضها خاصية و بعضها عامية . والخاصية من كتبه بعضها يتعلم منه علم الفلسفة ، و بعضها يتعلم منه أعمال الفلسفة ، ومنها ما يتعلم منه أمور الهية ، ومنها ما يتعلم منه أمور طبيعية ، ومنها ما يتعلم منه الأمور التعليمية .

فالكتب التي يتعلم منها الامور الطبيعية فه فنها ما يتعلم منه الامور العامة لجميع الطبائع، ومنها مايتعلم منه الامور التي تخص كل واحد من الطبائع، والكتاب الذي يتعلم منه الامور العامة لجميع الطبائع هو كتابه المسمى (سمع الكيان) (١) فأنه يتعلم يتعلم منه الامور العامة لجميع الطبائع هو كتابه المسمى (سمع الكيان) (١) فأنه يتعلم

(١) أو (السماع الطبيعي) قال القفطي : « هو في ثماني مقالات ، الموجود من تفسير (الاسكندر الافروديدي) لهذا الكتاب المقالة الاولى من نص كلام ارسطو طاليس في مقالتين ، والموجود منهما مقالة وبعض الاخرى ، ونقلها (أبوروح الصابي) وأصلح هذا النقل (يحيي بن عدي) والمقالة الثانية من نص كلام ارسطو طاليس في مقالة واحدة ونقلها من اليوناني الى السرياني (حنين) وتقلها من السرياني الى العربي (يحيي بن عدي) . ولم يوجد شرح المقالة الثالثة من نص كلام ارسطو طاليس و قالات مقالات والموجود منهاالمقالة الاولى والثانية وبعض الثالثة الى (الكلام في الزمان) ونقل ذلك (قسطا) والظاهر الموجود نقل (الدمشي) و والمقالة الحامسة من كلام ارسطو طاليس في مقالة واحدة نقلها (قسطا بن لوقا) و والمقالة السابمة في مقالة واحدة والموجود منها أوراق يسيرة والمقالة الثامنة في مقالة واحدة والموجود منها أوراق يسيرة وسطا) و والمقالة الثامنة في مقالة واحدة والموجود منها أوراق يسيرة و

وقد نسره جماعة متفرقون •

في هذا المكان معرفة المبادي، التي لجميع الاشياء، ومعرفة الاشياء التي هي بمنزلة المبادي، ومعرفة الاشياء التي هي بمنزلة اللاحقة . وأما المبادي، وهي العنصر والصورة وما أشبه المبادي، وليست كذلك بالحقيقة بل بالتقريب. وأما اللاحقة للمبادي، فالزمان والمكان. وأما الشبيهة باللاحقة فالحلا، وما لانهاية له.

وأما الكتب التي يتعلم منها الامور الخاصة لكل واحد من الطبائع \_ فبعضها يعلم فيه معرفة الاشياء المتي لا كون لها ، و بعضها يعلم فيه معرفة الاشياء المكونة . فأما الاشياء التي لا كون لها فبعض علمها عامي لجميعها ، و بعضها خاصي لجميعها . والاشياء المكونة فأما العلم بجميعها فالاستحالة والحركة ، وأمر الاستحالة يتعلم من كتابه في (الكون والفساد) (١) وأما أمر الحركة فيتعلم من المقالتين الآخرتين من كتابه في (السماء) . (١)

وأما ما يخص كل واحد منها له فمنها ما يخص البسيطة ، ومنها ما يخص المركبة . والاشياء التي تخص البسيطة من الطبائع تتعلم من كتابه في ( الا تار العلوية ) (٣)

<sup>(</sup>١) في مقالتين · نقله ( حنين ) الى السرياني ونقله (اسحق) الىالمر بي ونقله (الدمشق ) الى العر بي وذكر ( ابن بكوش ) نقله ·

وشرح هذا الكتابكله ( الاسكندر ) وا ( لا مقيدورس ) شرح لهذا الكتاب بنقل ( اسطات ) نقله ( متى ) ونقل المقالة الاولى ( قسطا ) • واما نقل ( • متى ) فأصلعه ( أبو زكريا يحيى بن عدي) عند نظره فيه • وشرحه ( يحبى النحوي ) ووجد شرحه بالسرياني فنقل الى المربي وقال أهل العلم بالسرياني اله بالسرياني فوق المربي في الجودة ولا شك في أن ناقله الى العربي قصر في الترجة .

<sup>(</sup>٢) لعله كتاب (السماء والعالم) وهو كما قال عنه القفطي في أربع مقالات ونقله (ابن البطريق) وقل (أبو بشر متى) بعض المقالة الاولى وشرح «الاسكندر الافروديسي» من هذا الكتاب كله نقله وأصلحه « يحيي ابن عدي » وا « حنين » فيه ثني وهو المسائل الست عشر وا «أبي زيدالبلخي » شرح صدر هذا الكتاب كتبه الى «أبي جعفر الخازن » وا (أبي هاشم الجبائي) عليه كلام وردود مهاه (التصفح) أبطل فيه قواعد ارسطو طاليس وآخذه بألفاظ زعزع بها قواعده التي أسسها وبني الكتاب عليها و

<sup>(</sup>٣) ا ( لامقيدورس ) شرح كبير لهذا الكتاب نقله ( أبو بشر الطبري) . وا ( اسكندر)

وأما الاشياء المتي تخص المركبة منها فبعضها كلي و بعضها جزؤي ، فالجزؤي منها يتعلم من كتابه في ( الخيوان ) (١) ومن كتابه في ( النبات ) (٢) . واما الكلي فيتعلم من كتابه في ( النبات ) (١) .

وأما الكتب التي يتعلم منها العلوم التعليمية – فهي كتابه في ( المناظر) وكتابه في ( الحيل ) .

وأما الكتب الـتي يتعــلم منها الامور الـتي تستعمل في الفلسفة ــ فبعضها يتعلم منه ( اصــلاح الاخــلاق )، و بعضها يتعلم منه ( تدبير المدن )، و بعضها يتعلم منه ( تدبير المنزل ) .

وأما الكتب التي يتعلم منها (البرهان) المستعمل في الفلسفة \_ فبعضها يقرأ قبل علم البرهان و بعضها يتعلم منه البرهان و بعضها يحتاج الى قرائته بعد علم البرهان .

أما التي تتعلم قبل علم البرهان – فبعضها يتعلم منه أجزا النتيجة التي يصح بها البرهان، و بعضها يتعلم منه أجزا المقدمات التي تستعمل في البردان. أما التي

شرح نقل الى العربي ولم ينقل الى السرياني ونقله ( يحيى بن عدي ) فيها بعد (كتاب النفس) له وهو ثلاث مقالات نقله (حنين) الى السرياني تاما ونقله ( اسحق ) الاشيئا يسيرا ثم نقله (اسحق) نقلا ثانيا جود فيه و وشرح (ثامسطيوس) هذا الكتاب بأسره المقالة الاولى في مقالتين والثانية في مقالتين والثانية و مقالتين والثانية و ثلاث مقالات وا ( لامقيدورس ) تفسير جيد و يوجد تفسير جيد ينسب الى ( سنبلةيوس ) سرياني وعمله أيضا ( أثاه والس ) وقد يوجد عربيا وللاسكندر تلخيصه نحو مائة ورقة وا (ابن البطريق) جوامع هذا الكتاب وان ( اسحق ) نقل ما حرره ( ثامسطيوس ) الى العربي من نسخة رديئة ثما صلحه بعد ثلاثين سنة بالمقابلة الى نسخة جيدة القفطى

<sup>(</sup>۱) في تسم عشرة مقاله نقله ( ابن البطريق ) وقد يوجد سريانيا نقلا قديما أجود من العربي وله جوامع قديمة · ذكر ذلك ( يحيى ابن عدي ) و ( لنقولاؤس ) اختصار لهـذا البكتاب . و نقله (أبو على بن زرعة) الى العربي وصححه · القفطي

<sup>(</sup>٢) مقالتان ٠

<sup>(</sup>٣) ثلاث مقالات و

<sup>(</sup>٤) هو مقالتان وذكر رجل اسمه ( بطلميوس ) في كتابه الى ( أغاس ) أنه مقالة واحدة قال القفطي : ولايمرف له نقل يعول عليه ولا يذكر ٤ وانما الموجود من ذلك هو شيء يسير علق عن ( أبي بشر متى بن يونس ) •

يتعلم منها أجزاء النتيجة الذي يصح بها البرهان فني كتابهالمسمى به (أرمينياس)<sup>(١)</sup>. وأما الذي يتعلم منها أجزاء المقدمة المستعملة في البرهان فني كتابه في الحد المسمى ( قاطيغورياس ) <sup>(٢)</sup>.

وأما الني يتعلم منها البرهان \_ فهي كتبه في البرهان . و بعض هذه الكتب يتعلم منه شكل البرهان . و بعضا يتعلم منه العنصر الذي يكون منه البرهان . و بعضا يتعلم البرهان يتعلم من كتابه في القياس وهو المسمى (أنولوطيقا) (٣) . وعنصره في كتابه المسمى بالبرهان المعروف به ( افوذوطيقا) (٤) .

(۱) ضبطه القفطي هكذا: « باري أرميلياس » ، وقال: « معناهالعبارة » ، وأن النصنقله (حنين) الى السرياني و(اسحق) الى العربي ، والذين تولوا تفسيره: (الاسكندرالافروديدي) ولم يوجد ، و(يحي النحوي)و(امليخس)و (فرفروس) جوامع (اصطفن)وهو غريب غيرموجود ، والبنوس)تفير، و(قويري)و(أبوبشرمتي)و «الفارابي» .. صاحب هذه الرسالة و «ثاؤفر سطس» ، والذين اختصروه: «حنين» و «اسحق» و «ابن المقفم» و «الكندي» و «ابن بهرين» و «الرازي» و «ثابت بن قرة » و «أحمد بن الطيب» ،

«٢» قال القفطي: «ممناه المقولات» وأن «حنين بن اسحق» نقله من الرومية الى المربية وشرحه وفسره جاعة من اليونان ومن العرب منهم «فر قرريوس» يوناني و اصطفن بن المكندراني» روي والديس» روي وي النحوي ويال الاسكندرية والمونيوس» روي وي المناهيوس» روي وي وياني وعربي وياني ولا ولحل يعرف و المؤون سرياني وعربي ومن غريب تفاسيره قطعة منه له المليخس» وقال أبو سليمان المنطق السجستاني: «استنقل هذا السكتاب «أبوزكريا يحي بنعدي» بنفسير « الافروديدي » يمني الاسكندر في نحو ثلاثما تة ورقة » وعرب فسر هذا السكتا. من فلاسفة المسلمين «أبونصر الفاراي » مصنف هذه الرسالة و دابر بشره ي و وها بن بهرين » و ها السكندي » و السحق بن حنين » و هأ حدبن العليب» و «الرازي» و «الرازي»

«٣» قال القفطي: ممناه تحليل القياس · نقله « ثيادورس » الى العربي ' ويقال عرضه على
 « حنين » فأصلحه · ونقل «حنين» تقطعة الى السرياني ونقل « اسحق » الباقي الى السرياني ·

ذكر من فسره: فسر «الاسكندر» الى « الاشكال الجيلة» تفسيرين: أحدهما أنم من الآخر، و فسر « ثامه طيوس» لمقالتين في ثلاث مقالات ' و فسر « يحيى النحوي» الى الاشكال أيضا، و فسر « أبو بشر متى » المقالتين جيماً ، ولاسكندي تنسير آخر ، ويسمى هذا السكتاب أيضاً «أنوموطيقا الاول » ' وكتاب أفوذوطيقا «أنولوطيقا الثاني» ،

(٤) قال القفطي : ممناه البرهان . ونقل « حنين » بعضه الى الدرياني ٬ ونقــل «اسحق» السكل الى السرياني ونقل « متى » نقل اسحق الى العربي .

وأماالتي يحتاج الى قرائها بعد علم البرهان فهي الكتب التي بفرق بها بين البرهان الصحيح والبرهان الكاذب كذبا خالصا يتلم من كتابه في (صفاعة الشعر) (١) وأما البرهان المشوب الكاذب كذبا خالصا يتلم من كتابه في (صفاعة الشعر) (١) وأما البرهان المشوب فبعضه ماحقه مساو لكذبه . و بعضه ما كذبه أكثر من حقه . و بعضه ماحقه أكثر من كذبه : فالذي كذبه مساو لحقه يتعلم من كتابه في (صناعة الخطباء) (٢) والذي كذبه أقل من حقه يتعلم من كتابه في (مواضع الجدل) والذي كذبه أكثر من حقه فيتعلم من كتابه في (صناعة المغالطين) (٣).

ذكر من فسره: شرح « تامسطيوس » هذا الـكـتاب شرحا تاما • وشرحه «الاسكـندر» ولم يوجد • وشرحه « يحيى النحوي » • وا « أبي يحبى المروزي » الذي قرأه عليه «متى» كـلام فيه • وشرحه «متى» و «الفارابي » ــــ مصـف هذه الرسالة — و « الـكـندي » •

(١) اسمه في اليونانية «بوطيةا» • قال القفطي : نقله «أ بوبشر متى» من السرياني الى العربي، ونقله « يحيى بن عدي » • وقبل ان فيه كلاما ا « ثامسطيوس » • ويقال انه منحول اليه • والمكندي مختصر في هذا المكتاب .

«۲» قال القفطي: اسمه « ويطوريقا » · ويصاب بنقل قديم · وقيل ان «اسحق » نقله الى العربي ونقله « ابراهيم بن عبدالله » · وفسره « الفارابي أبونصر » \_ مصنف هـ ذه الرسالة \_\_\_ ورؤي هذا الكتاب بخط « أحمد بن الطيب السرخيي » في نحو مائة ورقة . وهو خط قديم .

٣٣> واسمه اليوناني « سوفسطيقا » . قال القفطي : نقله « ابن ناعمـة» و «أبوبشر متى » الى السرياني • ونقله « يحيي بن عدي » الى السرياني • ونقله « يحيي بن عدي » الى السرياني •

الذين تولوا تفسيره : فسره « قويري » • ونقل « ابراهيم بن بكوش العشاري» هذا الكتاب بما نقله «ابن ناعمة » الى الدربي على طريق الأصلاح • وللسندي تفسير هذا السلام • `



#### -4-

# العلى الذي ينبغي أن يبدأ بم في تعلم الفلسفة

وأما العلم الذي ينبغي أن يبدأ به قبل تعلم الفلسفة \_ فأصحاب (أفلاطون) يرون أنه (علم الهندسة)، و بستشهدون على ذلك بقول (أفلاطون) لأنه كتب على باب هيكله:

« من لم يكن مهندساً فلا يدخل علينا ٠ »

وذلك لأن البراهين المستعملة في الهندسة أصح البراهين كلها •

وأما آل ادفرسطس (١) فيرون أن يبدأ بعلم (اصلاح الاخلاق) · وذلك أن من لم يصلح أخلاق نفسه لم يمكنه أن يتملم علماصحيحاً ، والشاهدعلى ذلك (أفلاطون) في قوله :

> « ان من لم يكن نقيًا زكيًا فلا يدو من نقي زكي · » و( بقراط ) حيث يقول :

« ان الابدان التي ليست بنقية كلما غذيتها زدتها شرا. »

وأما (بواتيس) الذي كانَّ من أهل (صيدا) فيرى أن يبتدأ (علم الطبائع) لأنها أعرف وأقرب عنده وآلف.

وأما (آنرونیقس) تلمیذه فیری أن یبدأ ؛ (علمالنطق) آذ کانالاً لهٔ التی یمتحن

الفظة الا اسم «ثؤفرسطس» الحكماء مايشبه برسمه هذه اللفظة الا اسم «ثؤفرسطس» ابن أخي أرسطو وأحد الا خذين الحكمة عنه ، والا وصياء الذين وصى اليهم أرسطو ، وهوالذي تصدر بعده للاقراء في « دار التمليم» ، وكان فهما عالماً حاذقا مقصودا لهذا الشأن ، وقرأت عليه كتب عمه ، وصنف التصانيف الجليلة واستفيدت منه ونقلت عنه ،

تصانيفه \_\_ «كتاب الآثار العلوية » مقالة واحدة ' «كتاب الأثدب' » مقالة واحدة ' «كتاب ما الطبيعة » مقالة واحدة نقلها « بحبي بن عدي » » «كتاب الحس والمحسوس » نقل «ابراهيم بن بكوش » أربع مقالات ' «كتاب أسباب النبات » نقله «ابراهيم بن بكوش » ' ومما ينحل اليه «كتاب قاطيفورياس » •

بها الحق من الباطل في جميع الاشياء .

\*\*

وليس ينبغي أن يرذل واحد من هذه الآراء، وذلك أنه ينبغي قبل الدرس لعلم الفلسفة أن تصلح أخلاق النفس الشهوانية كياتكون الشهوة للفضيلة فقط التي هي بالحقيقة، لاالتي يتوهم أنها كذلك له أغني اللذة ومحبة الغلبة — وذلك يكون باصلاح الأخلاق، لابالقول فقط، لكن بالافعال أيضاً. ثم تصلح بعد ذلك النفس الناطقة كيا تفهم منها طريق الحق التي يؤمن معها الغلط والوقوع في الباطل، وذلك يكون بالارتياض في (علم البرهان).

والبرهان على ضر بأين: منه هندسي ، ومنه منطقي · ولذلك ينبغي أن يؤخـذ أولا من (علم الهندسية ، ثم يرتاض بعد ذلك من (علم المنطق ) بعد ذلك من (علم المنطق )



#### - 2 -

# الغاية التي يقصل اليها في تعلم الفلسفة

وأما الغاية التي يقصد اليها في تعلم الفلسفة للهناء ، وأنه المرتب لهذا العالم بجوده وحكته وعدله .

﴿ وَأَمَا الْاعْمَالُ الَّتِي يَعْمَلُهَا الْفَيْلُسُوفَ لِهِ فَهِي الْنَشَبَّةُ بِالْحَالُقِ بَقْدُرُ طَاقَةُ الْانْسَانُ .

#### - D -

# السبيل التي يسلكها من أراد الفلسف،

وأما السبيل الني ينبغي أن يسلمها من أراد تعلم الفلسفة لل فهي القصد الى الاعمال ، و بلوغ الغاية .

والقصد الى الاعمال يكون بالعلم ، وذلك أن عام العلم بالسمل ، و بلوغ الغاية في العلم لا يكون الا بمعرفة (الطبائع) لأنها أقرب الى فهمنا ، ثم بعد ذلك ( الهندسة ). وأما بلوغ الغاية في العمل فيكون أولا \_ باصلاح الانسان نفسه ، ثم باصلاح غيره ممن في منزله أوفي مدينته .



#### -7-

### نوع كلامر ارسطوكيف يستعمله في كل واحد من كتبه

وأما نوع كلام أرسطو الذي يستعمله في كتبه — فهو على ثلاثة أنحاء : وذلك أنه يستعمل في كتبه الخاصة من الكلام أخصره وأبعده من الفضول . وأما في تفاسيره فيستعمل من الكلام أغلقه وأغمضه .

وأما في رسائله فيلزم القانون الذي ينبغي أن يستعمل من الكلام في الرسالة ، وهو الواضح من الكلام الموجز .

#### **-V**-

السبب الذي دعا ارسطو الى استعمال الاغماض في كتبه

والعلة في استعاله الاغماض — ثلاثة أشياء: أحدها \_ استبراء طبيعة المتعلم هل يصلح للتعليم أم لا ؟ والثاني \_ لئلا يبذل الفلسفة لجميع الناس ، بل لمن يستحقها فقط. والثالث \_ ليروض الفكر بالتعب في الطلب .



#### $-\Lambda$

# معرفه الحال التي بجب أن يكون عليها الرجل

#### الذي يؤخذ عنه علم الفلسفة

ر وأما الحال التي يجب أن يكون عليها الرجل الذي يؤخذ عنه علم أرسطو و فهي أن يكون في نفسه قد تقدم وأصلح الأخلاق من نفسه الشهوانية ، كيما تكون شهو للحق فقط ، لاللذة . وأصلح مع ذلك قوة النفس الناطقة ، كيما يكون ذا ارادة صحيحة .

وأما قياس أرسطو فينبغي أن لاتكون محبته له في حد بحركة ذلك أن يختاره على الحق، أوأن لايكون مبغضاً فيدعوه ذلك الى تكذيبه .

وأما قياس المعلم فينبغي أن لا يظهر تسلطاً شديدا ولا اتضاعاً مفرطاً ، فان التسلط الشديد يدعو المتعلم ألى بغضه لمعلمه ، وما يأخذه من المعلم بالتواضع المفرط يدعوه الى الاستخفاف به والتكاسل عنه وعن علمه .

وأما الحاجة الى شَـدة خرصه ودوامه فلأنه قد قيل: ﴿ ان قطر الماء بدوامه قد يثقب الحجر » .

وأما قلة التشاغل بنسير العلم فلأن كثرة التشاغل بأشياء مختلفة يصير صاحبها لاثرتيب له ولانظام .

وأما طول العمر فلاً نه اذا كان علاج الابدان — كما قال ابقراط — يزيد العمر فكم بالحري علاج النفس .

#### 

#### -9-

# الاشيا التي يحتاج اليها من اراد تعلم كتب ارسطو

وأما الاشياء التي تحتاج :

فأحدها \_ الغرض في كتاب المنطق .

والثاني ــ المنفعة في علمه .

والثالث \_ سبب تسمية كتبه .

والرابع \_ صحبها .

والخامس - ترتيب مراتبها.

والسادس ــ معرفة الــكلام الذي استعمله في كتبه .

والسابع ـ الاجزاء التي ينقسم اليهاكل واحد من كتبه.

\*\*4

والقياس مركب من شيئين :

أحدهما ــ المقدمات التي بها يكون القياس.

والثاني ـ الشكل الذي به يتشكل القياس.

وعلم ذلك يؤخــذ من (كتاب انولوطيقا) (١٠٠ وأما المقــدمات فمن الحــدود والاشكال ، وهي آخر أجزا الــكلام ·

وأجناس الاشياء البسيطة التي يقع السكلام عليها عشرة . يدل كل واحد منها على كل واحد منها على كل واحد من تلك الأجناس يُوهي تؤخذ من كتابه في (المقولات) ٢٠٠٠ وأشكال المقدمات تؤخذ من (كتاب بريرمنياس) ٣٠٠.

١٠ أي < كتاب تحليل القياس » • راجع شرح ـ ٣ صفحة ـ ٩ من هذه الرسالة •</li>

۷۱» اسمه « قاطینوریاس » • راجع شرح ۲ صفحة ۹ من هذه الرسالة -

۳۶ ضبطه في غير هذا الموضع : ﴿ أَرْمَيْنَاسَ ﴾ وفي القفطى ﴿ بَارِي أَوْمِيلِياسَ ﴾ وراجع شرح ١٠
 مفحة ١٠ من هذه الرسالة ٠

ومقدمات القياس تؤخذ من كتابه في ( البرهان) ١٠٠.

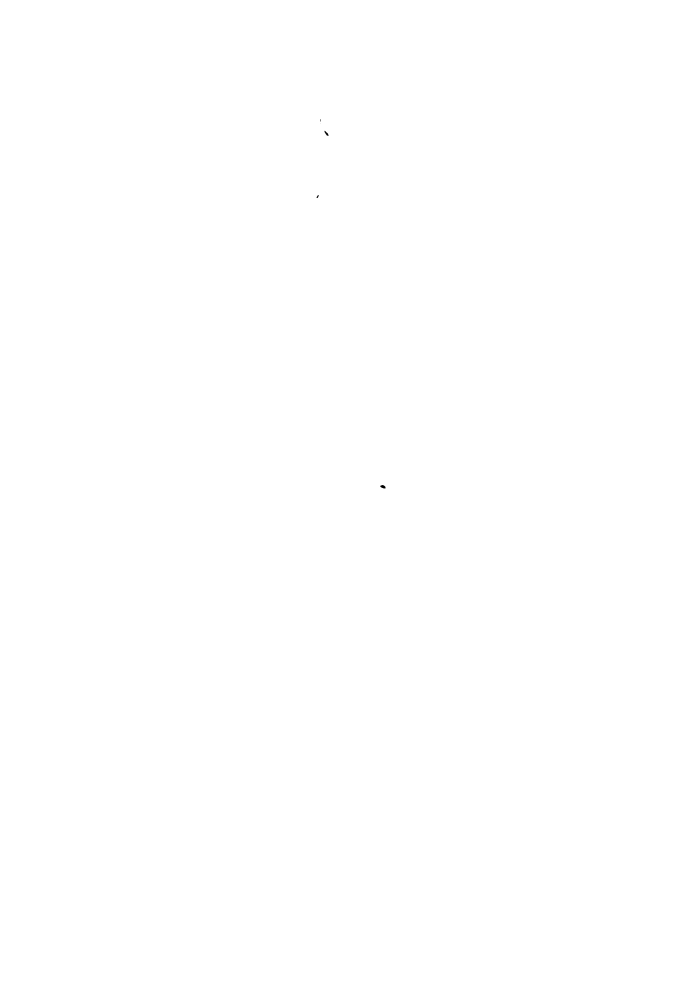
\*\*

وهذه الـكتب يحتاج الى قرائتها قبل المنطق لا نهما تحرض على معرفة العلة في رسم كل واحد منها .

والذي بقي منها معرفة الأ بواب المنقسم اليهاكل واحد من كتبه . وعلم ذلك يحتاج اليه عند قراءة كل واحد منها والسلام .

١١> اسمه ﴿ أَفُودُوطِيقًا ﴾ وراجع شرح - ٤ صفعة - ٩ من هذه الرسالة ٠





# عيون المسائل

في المنطق ومبادي الفلسفة القديمة

تصنيف: أبي نصر النارابي .



# بنا المالية الرورانية المالية الموالية الموالية

الحمد لله وحده • والصلاة على النبي محمد وآله .

# ,- ۱ -, التصــور

العلم ينقسم الى تصور مطلق – كما يتصور الشمس والقمر والعقلوالنفس. والى تصور مع تصديق – كما يتحقق كون السماوات كالأكر بعضها في بعض، و يعلم أن العالم محدث .

فر التصور مالايم الا بتصور يتقدمه كا لا يمكن تصور الجسم مالم يتصور الطول والعرض والعمق .

وليس \_ اذااحتاج الى تصور يتقدمه \_ يلزم ذلك في كل تصور، بل لابد من الانتهاء الى تصور يقف ولا يتصور بتصور يتقدمه \_ كالوجوب والوجود والامكان، فإن هذه لاحاجة بها الى تصور شيء قبلها يكون مشتملا تصورها، بل هذه ممان ظاهرة صحيحة مركوزة في الذهن. ومتى رام أحد اظهار هذه المعاني بالكلام عليها فأعا ذلك تنبيه للذهن، لانه لابر وم اظهارها بأشياء هي أشهر منها.



#### - 7-

ومن التصديق مالا يمكن ادرا كه مالم تدرك قبله أشياء آخر ـ كما أنا نريد أن ملم أن العالم محدث ، فيحتاج أولا أن يحصل لنا التصديق بأن العالم مؤلف ، وكل مؤلف محدث ، ثم نعلم أن العالم محدث ، ولا محالة ينتهي هذا التصديق الى تصديق لا يتقدمه تصديق يقع به التصديق .

وهذه أحكام أولية ظاهرة في العقل — كما أن طرفي النقيض أبدا يكون أحدها صدقا والآخر كذبا. وأن الكل أعظم من الجزؤ.

والعلم الذي نعلم به هذه الطرق، فتوصلنا تلك الطرق الى تصور الأشياء والى التصديق — هو (علم المنطق).

وغرضنا معرفة هذين الطريقين اللذين ذكرناها ، حتى نفرق بين التصو رالتام والناقص عنه ، والنصديق اليقيني والقريب من اليقيني ، وغالب الظن والشك ، فيخلص لنا من هذه الاقسام التصور التام . والتصديق اليقيني الذى لاسبيل للشك اليه فنقول :



#### -4-

#### الموجـــودات

ان الموجودات على ضربين: أحدها — اذا اعتبر ذاته لم يجبوجوده، ويسمى (مكن الوجود). والثاني \_ اذا اعتبر ذاته وجبوجوده، ويسمى (واجب الوجود). واذا كان ممكن الوجود \_ إذا فرضناه غير موجود لم يلزم منه محال، ولاغنى بوجوده عن علة . وإذا وجب \_ صار واجب الوجود بغيره.

فيلزم من هذا أنه كان مما لم يزل ممكن الوجود بذاته ، واجب الوجود بغيره · وهذا الامكان اما أن يكون شيئاً فيما لم يزل ، و إما أن يكون في وقت دون وقت .

والاشياء الممكنة لايجوزأن نمر بلا نهماية ، في كونها علة ومعلولا . ولايجوز كونها على سبيل الدور ، بل لابد من انتهائها الى شيء واجب ، هوالموجود الأول .

# - **چ -**واجب الوجـــود

فالواجب الوجود ـ منى فرض غير موجود لزم منه محال ، ولاعـلة لوجوده ، ولايجو ذكون وجوده بغيره ، وهو السبب الأول لوجود الاشياء .

ويلزم أن يكون وجوده أول وجود، وأن ينزه عن جميع أنحاء النقص.

فوجوده اذن تام، ويلزم أن يكون وجوده أثم الوجود ومنزها عن العلل ــ مثل المادة والصورة والفعل والغاية .



#### -0-

### صفات واجب الوجود

ولا ماهية له مثل الجسم اذا قلت عنه آنه موجود ، فحد الموجود شيء ، وحـــد الجسم شيء ، سوى أنه واجب الوجود . وهذا وجوده .

ويلزم من هذا أن لاجنس له ولا فصل ولا حد ولابرهان عليه ، بل هو برهان على جميع الاشياء ، ووجوده بذاته أبدي آزلي لا عازجه العدم ، وليس وجوده بالقوة . ويلزم من هذا أن لا يمكن أن لا يكون ، ولا حاجة به الى شيء بمد بقائه ، ولا يتغير من حال الى حال . وهو واحد بمعنى أن الحقيقة التي له ليست لشيء غيره . وواحد بمعنى أنه لا يقبل التجزي كا تكون الاشياء التي لها عظم وكمية ، واذن ليس يقال عليه (كم) ولا (مني) ولا (أين) وليس بجسم . وهو واحد بمعنى أن ذا ته ايست من أشياء غيره كان منها وجوده ، ولا حصلت ذاته من معان مثل الصورة والمادة والجنس والفصل . ولاضد له ، وهو خير محض وعقل محض ومقول محض وعاقل محض وهذه الاشياء الثلاثة كلها فيه واحد . وهو حكيم وحي وعالم وقادر ومريد ، وئه غاية الجال والكال والبهاء ، وله أعظم السرور بذاته ، وهوالعاشق الأول والمعشوق الأول . و وجود جميع الاشياء منه ، على الوجه الذي يصل أثر وجوده الى الاشياء فلصير موجودة ، والموجودة ، والموجودة ، والموجودة ، والموجودة . والمو



#### -7-

#### النسبة بهن واجب الوجود والمو جودات

ولكل موجود من وجوده قسم ومرتبة مفردة . ووجود الاشياء عنه لاعنجهة قصد منه يشبه قصودنا ، ولا يكون له قصد الاشياء ، ولاصدرت الاشياء عنه على سبيل الطبع من دون أن يكون له معرفة ورضاء بصددورهاوحصولها ، وأعما ظهرت الاشياء عنه لـكونه عالمـاً بذاته (١) و بأنه مبدأ لنظام الخير في الوجود على ما يجب أن يكون عليه .

فاذن علمه علة لوجود الشيء الذي يعلمه .

وعلمه للاشياء ايس بعلم زماني .وهو علة لوجود جميع الاشياء \_ بمعنى أنه يعطيها الوجود الآبدي، ويدفع عنها المدم مطلقاً لا يمنى انه يعطيها وجودا مجردا بعدكونها معدومة ، وهو علة المبدع الأول ·

والابداع هوحفظ ادامة وجودالشيء الذي ليس وجوده لذاته، ادامة لاتتصل بشيء من العلل غير ذات المبدع .

ونسبة جميع الاشياء إليه — من حيث انه مبدعها ، أوهوالذي ليس بينهو بين مبدعها واسطة ، و بوساطته تكون علة الاشياء الأخر - نسبة واحدة .

وهو الذي ليس لأ فعاله لمية (٢) ، ولايفعل مايفعله لشيء آخر ٠



<sup>(</sup>١) راجع مبحث « فلسفة أبي نصر » في ترجمته التي أثبتناها قبل هاتين الرسالتين • (٢) من كلمة « لم ؟ » أي أنه لايسأل عما يفعل •

# - \( \sigma - \)

#### المبدع الاول

وأول المبدعات عنه شي واحد بالمدد ، وهو المقل الاول .

و يحصل في المبدع الأول الكثرة بالدرض — لأنه ممكن الوجود بذاته ،واجب الوجود بالأول \_ لأنه يعلم ذاته و بدلم الأول.

وليست الـكمثرة الني فيه من ألا ول ، لأن امكان الوجود هو لذاته ، وله من الاول وجه من الوجود .

#### - **٨** -العقل الثاني والفلك الإعلى

و يحصل من المقل الاول ـ لانه واجب الوجود وعالم بالاول ـ عقـل آخر، ولا يكون فيه كثرة الا بالوجه الذي ذكرناه .

و يحصل من ذلك المقل الاول : (الثاني) بأنه ممكن الوجود .

و بأنه يعل ذاته : ( الفلك الأعلى ) بمادته وصورته التي هي ( النفس) .

والمراد بهذا أن هذين الشيئين يصيران سبب شيئين ، أعني الفلك والنفس .



#### -9-

#### العقول والافلاك الاخرى

و يحصل من العقل الثاني عقل آخر وفلك آخر نحت الفلك الأعلى و العقل وانما يحصل منه ذلك لان الكثرة حاصلة فيه بالعرض \_ كما ذكرناه \_ بدأ في العقل الأول ، وعلى هذا يحصل عقل وفلك من عقل ونحن لا نعلم كمية هذه العقول والا فلاك الاعلى على طريق الجلة ، الى أن تنتهي العقول الفعالة الى عقل فعال مجرد من المادة ، وهناك يتم عدد الافلاك . وليس حصول هذه العقول بعضها من بعض متسلسلا بلانهاية وهذه العقول مختلفة الانواع ، كل واحد منها نوع على حدة ، والعقل الاخير منها سبب وجود الانفس الارضية من وجه، وسبب وجود الاركان الاربعة بوساطة الافلاك من وجه آخر .

#### - ' • | -تكون الكائنات

و يجب أن يحصل من الاركان الامزجة المختلفة ، على النسب التي بينها ، المستعدة لقبول الانفس النباتية والحيوانية والناطئة ، من جهة الجوهر الذي هوسبب لامر أكوان هذا العالم ، والافلاك التي حركاتها مستديرة على شيء ثابت غيرمت حرك ، ومن تحركه ومماسة بعضها لبعض على النرتيب تحصل الاركان الاربعة .

وكل واحد من العقول عالم بنظام الحير الذي يجب أن يظهر منه ، فبتلك الحال يصير سببا لوجود الحير الذي يجب أن يظهر منه .

ولاجرام السماوات معلومات كاية ومعلومات جزؤية وهي قابلة لنوع من أنواع الانتقال من حال الىحال على سبيل التخيل و يحصل بسبب ذلك التخيل لها — التخيل الجسماني ، وذلك السبب هو سبب الحركة ، فتحصل من جزؤيات تخيلاتها المتصلة الحركات الجسمانية ، ثم تلك التغيرات تصير سببا لتغير الاركان الاربعة وما يظهر في عالم الكون والفساد من التغير .

#### [- **\** \ -

#### اشتراك الحركة واختلافها وتغيرها

#### الهيولي \_ الصورة

واشتراك الاجرام السماوية في معنى واحد، وهو الحركة الدورية الصادرة عنها ، يصير سبب اشتراك المواد الاربع في مادة واحدة .

واختلاف حركاتها يصير سبب اختلاف الصور الاربع.

وتغيرها من حال الىحال يصير سبب تغير المواد الار بع وكون مايتكون منها وفساد مايفسد منها .

#### # **4**

والاجرام السماوية وان شاركت المواد الاربع في تركيبها عن مادة وصورة فان مادة الافلاك والاجرام مخالفة لمادة الاركان الاربع، والكائنات ، كما أن صور تلك مخالفة الصور هذه مع اشتراك الجميع في الحسمية ، لان الابعاد الثلاثة فيها مفروضة .

ولان ذلك كذلك لا يجوز وجود الهيولى بالفعل خالية عن الصورة ، ولا وجود الصورة الطبيعية مجردة عن الهيولى ، بل الهيولى محتاجة الى الصورة لتصير بها موجودة بالفعل .

ولا يجوز أن يكون أحدهما سدب وجود الآخر ، بل هاهنا سبب يوجدهمامماً .



#### - **١٢**-انواع الحركة

والحركات السماوية — وضعية دو رية · والحركات الكائنة الفاسدة \_ حركات مكانية ·

وحركة الكية والـكيفية ، والحركات المستوية ـ لازمة للبسائط .

وهي على ضربين: أحدهما — من الوسط. والآخر – الى الوسط. وحركة الاشياء المركبة — بحسب غلبة البسائط من المواد الاربع عليها.

# -**۱۳**- لوازم الحركة

ومبدأ الحركة والسكون \_ منى لم يكن من خارج ، أوعن ارادة \_ سمي (طبيعة).
وتكون الحركات منساوية — عن غير ارادة — ونسمى (نفساً نباتية). أوحركة
مع ارادة ، أوعلى لون واحد، أو ألوان كئيرة كيف ما كانت ، وتسمى (النفس الحيوانية)
و (النفس الفلكية) والحركة تتصل بها أشياء تسمى (زماناً) ومقطع الزمان يسمى
(آناً).

ولا يجوز أن يكون للحركة ابتدا وزماني . ولا آخر زماني ، فاذن يجبأن يكون متحركا على هذا اللون ومحركا كذلك .

واذا كان المحرك أيضا متحركا احتاج الى محوك ، اذلاينفك المتحرك من المحرك ولا يتحرك شيء بذاته ، فاذن يجبأن لا يكون بلا نهاية ، بل ينتهي الى محرك لا يكون متحركا ، والا أدى الى وجود متحركين ومحركين بلانهاية وهذا محال .

والمحرك الذي لايكون متحركا يجب أن يكون واحدًا ، ولا يكون ذاعظم ، ولا جسما ، ولا يكون متجزئا ، ولا فيه كثرة يوجه .

# 

وسطح الجسم الح-اوي وسطح الجسم المحوي – يسمى (مكاناً) ، وليس الفراغ وجود . والجهة – تظهر من الاجرام السماوية ، لانها محيطة ولها مركز . والجسم الذي يكون فيه الميل الطبيعي لايتأتى فيه الميل القسري ، لانه – متى كان في طبعه الميل الدوري – لا يجوز أن يقبل الميل المستقيم . وكل كائن فاسد – ففيه الميل المستقيم . ولكل كائن فاسد – ففيه الميل المستقيم . وللفلك بطبعه الميل المستدير .

#### -10-

# تجزو المارة واتصال الحركة

وليس مقدار ينتهي بالقسم الى أن لا يكون له جزؤ ، والاجسام ليست مركبة من أجزا الاجزؤ لها تأليف الجسم ولا الحركة ولا الزمان .

والأشياء ذوات المقادير، والأعداد ذوات النركيب (١) ــ لايجوز أن تحصل بالفعل بلانهاية، ولا يجوز بعد بلانهاية في الفراغ والملاء ان جاز وجود نهاية.

ولا يجوز أن تكون حركة متصلة الا الحركة المستديرة ، والزمان يتعلق بهـذه الحركة والحركات المستقيمة لايكون لها اتصال : لاحيث تتوجه في جهة ، ولا حـين تنعطف ، ولا حين تعمل زاوية في انعطافها .

<sup>(</sup>١) وفي نسخة:الترتيب،

#### - **۱٦** -ايڪان

وكل جسم له مكان خاص اليه ينجذب ، فأن كان الجسم بسيطا وجب أن يكون مكانه وشكله على نوع واحد لا يكون فيه خلاف ، و يكون هكذا الجسم المستدير وشكل كل واحد من الار بعة على مثال الكرة .

وكل جسم فله قوة تكون ابتداء حركته بذاته

وسبب اختلاف الإنواع – اختلاف مبادئها التي فيها .

و بسائط العالم لها أماكن تكوذفيها ، وليس ولا لواحد منها مكان .

والعالم مركب من بسائط صائرة كرة واحـدة ، وليس خارج العـالم شيء ، فليس اذن في مكان ، ولايفضي الى فراغ أو الى ملاء .

وكل جسم طبيعي ــ اذا انتهـَى الى مكانه الخاص ــ لم يتحرك الا بالقسر، فاذا فارق مكانه يتحرك اليه بالطبع .



#### - **۱۷** -الفسلك

وطبع الفلك طبع خامس ، لاحار ولا بارد ، ولا ثقيل ولاخفيف . والفلك لا يخر كته ضد ، وليس فيه بدأ حركة مستقيمة ، وليس بحركته ضد ، وليس وجود الفلك ليكون عنه شيء آخر ، بل تلك له حال خاصة ، وحركته نفسا نية لاطبيعية . وليست حركته لشهوة أوغضب ، لكن من جهة أن له شوقا الى التشبه بالعقليات وليست حركته لشهوة أوغضب ، لكن من جهة أن له شوقا الى التشبه بالعقليات المفارقة المادة .

ولـكل واحد من الاجرام الفلـكية عقل مفارق خاص له يشتاق الى التشبه به ولا يجو زأن يكون شوق الجيع الى شيء واحد من جنس واحد، بل كل واحد له معشوق خاص مخالف لمعشوق الاخر، والكل مشتركون في أن المعشوق واحد \_ وهو المعشوق الاول.

و يجب أن تكون القوة المحركة لكل واحد بلا نهاية . والقوى الجسمانية كل واحدة منها متناهية . ولا يجوز أن تكون قوة متناهية تحرك جسما زماناً غير متناه ، ولا يجوز أن يكون جسم عسلة لوجود جسم ، ولا علم عقل .



#### - \ \ -

#### قوى الاجسامر الكائنة من الاركان الاربعة

والاجسام المكاثنة من الاركان الأربعة — فيها قوى تعطيها الاستعداد للفعل، وهي الحرارة والبرودة. وقوى تعطيها الاستعداد لقبول الفعل، وهي الرطوبة واليبوسة.

وفيها قوى أخر فاعلة ومنفعلة ، كالذوق الفاعل في اللسان والغم ، والشم الفاعل في آلة الشم ، وكالصلابة واللين والحشونة واللزوجة . وهذه كلها تظهرمن تلك الاربعة التي هي الأولى .

والجسم الشديد الحرارة بطبعه هو النار، والشديد البرودة هوالماع، والشديد الجري هو الهواء، والشديد الانعقاد هي الارض، وهذه المواد الاربع التي هي أصول الكون والفساد قابلة لاستحالة بعضها الى بعض.

والاشياء الكائنة الفاسدة التي تظهر — أيما تظهر من الامنجة التي تظهرفيها على النسب المختلفة التي بما قوامها .



#### -19-

### الصور والكيفيات والامزجه والانواع

ونظهر من هذه الصور الكيفيات المحسوسة ، وهذه الكيفيات يبطلها ويخلفها غيرها ، والصور باقية بحالها .

وما يحصل منالامزجة الاربعة تبقى قواها وصورها ولاتفسد .

وحقيقة المزاج هو تغير الكيفيات الاربع عن حالها، وانتقالها من ضد الى ضد، وتلك هي الناشئة من القوى الاصلية ، وتأثير بعضها في بعض حتى تحصل كيفية متوسطة ، حكمة الباري تعالى في الغاية : لانه خلق الاصول ، وأظهر منها الامنجة المختلفة ، وخص كل من اج بنوع من الانواع ، وجعل كل من اج كان أبعد عن الكال .

الاعتدال سبب كل نوع كان أبعد عن الكال .

وجعل النوع الاقرب من الاعتبدال من البشر ، حتى يصلح لقبول النفس الناطقة .

واكل نوع من النبات نفس هي صورة ذلك النوع ، ومن تلك الصورة تظهر القوى التي تبلغ بذلك النوع كمالا بالا لات التي بها تفعل .

وحال كل نوع من أنواع الحيوان على هذا .



#### - 4 -

#### قوى نوع الانسان الغير مفارقة

وللانسان \_ من جملة الحيوان \_ خواص بأن له نفسا تظهر منها قوى بها تفعل أفعالها بالآلات الجسمانية ولله زيادة قوة بأن يفعل لابآلة جسمانية وتلك (قوةالفعل).

ومن تلك القوى : الغاذية والمربية والمولدة . واكل واحـدة من هـذه قوة تخدمها .

ومن قواها المدركة : القوى الظاهرة والاحساس الباطنـة المتخيـلة والوهم والذاكرة والمفكرة والقوى المحركة الشهوانية والغضبية والني تحرك الاعضاء .

وكل واحدة من هذه القوى التي ذكرناها تفعل بآلة ، ولا يمكن الاكذلك، وليس ولا وحدة من هذه القوى بمفارقة .



#### -11-

#### قوى نوع الانسان المفارقة

ومن هذه القوى ( العلمي ) \_ وهو الذي يستنبط ما يجب فعلم من الاعمال الانسانية .

ومن قوى النفس ( المقل العملي ) \_ وهو الذي يتم به جوهر النفس ويصير جوهرا عقايا بالفعل . ولهذا المقل مراتب : يكون مرة عقالا هيولانيا ، ومرة عقالا مالكة ، ومرة عقلا مستفادا .

\*\*

وهـذه القوى التي تدرك المعقولات جوهر بسيط، وليس بجسم، ولا يخرج من القوة الى الفعل، ولا يصبر عقلا تاماً الا لسبب عقل مفارق، وهو العقل الفعال الذي يخرجه الى الفعل.

ولا يجوز أن تكون المعقولات منحصرة في شيء متجزيء أو ذي وضع.
وهو (١) مفارق للمادة يبقى بعد موت البدن ، وليس فيه قوة قبول الفساد ،
وهو جوهر أحدي ،وهو الانسان على الحقيقة.

وله قوى تنبث منه في الاعضاء، وظهوره من واهب الصور يكون عند ظهور الشيء الصالح لقبوله وهو البدن، فينئذ يستحق الظهور.

<sup>(</sup>١) يمني الجوهر البسيط ٠

# - ۲۲ الروح والجسك الخديد والشد

وذلك الشيء هو الجسد والروح الكائن في ضمن القلب من أجزاء البــدن ، وهو الموضوع الاول للنفس .

ولا يجوز وجود النفس قبل البدن كما يقول أفلاطون ، ولا يجوز انتقال النفس من جسد الى جسد كما يقوله التناسخيون ·

وللنفس بعد موت البدن سعادات وشقاوات ، وهذه الاحوال متفاوتة للنفوس، وهي أمور لها مستحقة ، وذلك لها بالوجوب والعدل ، كما يكون انسان يحسن بتدبير صحة البدن فمن تلك الجهة يأتي مرض بدنه · والتوفيق في الامور بيد الله تعالى ، وكل ميسر لما خلق له ·

وعناية الله تعالى محيطة بجميع الاشياء ، ومتصلة بكل أحد ، وكل كائن فبقضائه وقدره ، والشرور أيضا بقدره وقضائه ، لان الشرور على سبيل التبع للاشياء التي لابد لها من الشر ، والشرور واصلة الى الكائنات الفاسدات .

وتلك الشرور محمودة على طريق العرض ، اذ لو لم تمكن تلك الشرور لم تكن الحيرات الكثيرة دائمة ، وان فات الحير الكثير الذي يصل الى ذلك الشيء لاجل اليسير من الشر الذي لابد منه — كان الشر حيننذ أكثر. والسلام .

#### أسماء الاماكن والرجال

# الواردة في ترجمة أبي نصر وفي رسالة ماينبغيأن يقدم قبل تعلم الفلسفة

| صحية         |                         | صحيفة            |                       |
|--------------|-------------------------|------------------|-----------------------|
| ٩            | الليس.                  | 111111X (Y       | ابراهيم بنبكوشالمشاري |
| •            | امليخس                  | 1.               | ابراهيم بن عبد الله   |
| 9            | امونيوس                 | ط                | ابراهيمٰ بن عدي       |
| <b>A</b> ( ) | اندر ونيقس              |                  | 1                     |
| 11           | انرونيقس                | 1                | ابقراط                |
| •            | انطاكية                 | -                | أحمد بن الطيبالسرخس   |
| و            | اغست كونت               | د، هازاط اي اياب | ادسطم ﴿               |
| ٥            | اغسطس(قیصررومیة)        | 17110112111171   | رنج ۱۲۱۶،۱۰۰          |
| 9            | أوريا                   |                  | ارسطيفوس              |
| ر) ج         | البابالصغير (مقبرة دمشق |                  | اسحق بن حنين          |
| 9            | باكون                   |                  | اسرائيل الاسقف        |
| ٨.           | بطلميوس                 |                  | اسطات                 |
| ا، ب، ه، يأ  | بغداد ( دار السلام )    | ١٠،٩،٨،٧،٦٠      | اسكندر الافروديسي     |
| . !          | ا بلاساغون              | <b>A</b> ( )     | الاسكندرية            |
| 1            | بنيامين                 | 1                | اسكول مرماري          |
| 11           | ا بواتیس                | 1                | اطرار                 |
| ٩            | ا ثاؤن                  | ٨                | أغلس                  |
| 11696        |                         | ي، يب،۳، ٥ ، ١١  | افلاط <i>ون</i>       |
| 9            | اً ابت بن قرة           | ٤                | افيفورس               |
| 1 4 . 7 . 8  | ا ثامسطيوس              | ي                | اقليدس                |

| صحيفة                  |                | صحيفة           |                    |
|------------------------|----------------|-----------------|--------------------|
| Ĭ                      | سيحون          | 9               | ثيادورس            |
| ٤                      | مينوب          | يب ايج ا ٩      | جالينوس            |
| Ī                      | ال <b>شا</b> ش | ب، ھ            | حران               |
| i                      | الشا فعي       | ج ، طُ          | حلب                |
| ٣٠٤                    | الشام          | ٠ ٣             | حمص                |
| 0                      | شلسس           | 9 ( ) ( ) ( )   | حنين بن اسحق       |
| و                      | شمس الدولة     | Ī               | خراسان             |
| ن ناعمة ٢٠٠٦           | عبد المسيح بر  | £               | الدلجي             |
| ةبن حمدان ج ، د ، ه    | اعليسيف الدولا | . ب، ج، يا      | دمشق               |
| نالأمديج               | علي سيفالدير   | Y . 7           | الدمشقي            |
| î                      | الفاراب        | i               | دبرقني             |
| i :                    | فاراب الداخلة  | <b>£</b>        | ذيوجانس            |
| i i                    | فاراب الخارجة  | E               | الراز <i>ي</i>     |
| أ، ط، ٩                | فرفور برس      | چ               | الراضي ( الخليفة ) |
| ٤                      | فرقة اللذة     | Ī               | روفيل              |
| ٤                      | الفرقة المانعة | ٣               | رفنية              |
| ٤                      | فورن           | ٤               | الرواقيون          |
| ٣                      | فيثاغورس       | <b>&amp;</b> (3 | رومية              |
| Y ( 7                  | قسطاً بن لوقا  | ٣               | ساموس              |
| ١٦٠١٠،١٩٠٨١٧١٦١٥١٤١٣١١ | القفطي         | و .             | مىيئىس             |
| ٣                      | قورينا         | ٥(              | ستاجير(أواسطاغيرا  |
| *                      | القورينا ئيون  | ٣               | سقراط              |
| joc ge a c T           | قو يري         | ٩٠٨             | منبليقيوس          |

| صحينة       |                    | تنيحب                                       |
|-------------|--------------------|---------------------------------------------|
| İ           | بحيي المروزي       | گروسیفس ٤                                   |
| ۱۰،۹،۷، جن  | بحيى النحوي        | الكندي ١٠،٩                                 |
| <b>ھ</b> اب | يوحنا بن حيلان     | لامقيذورس ٨،٧                               |
| ٤،٣         | اليونان            | أ بو بشر متى بن يونس أ، ه، ٧، ٨، ١٠٠٩       |
| أريج        | ابن أبي أصيبمة     | ( أو ابن يونان )                            |
| YrA .       | ابن البطريق        | محمد (صلی الله علیه وسلم ) ح                |
| 4           | ابن بهرین          | الشيخ محمد بن عبد الملك الفارقي يج          |
| أ، يج، يد   | ابنخلكان           | الوز برأ بوجعفر محمد بن القاسم الكرخي ي     |
| ط           | ابنالراوندي        | أبوالوفامحمد بن محمد الحاسب ٣               |
| j           | ابن رشد            | المرأة (حاكمة الاسكندرية) د                 |
| •           | ابن سینا           | مرو •                                       |
| 9           | ابن المقفع         | المشاؤن ز، ٣، ٤                             |
| ١           | أبو أحمدبن كرنيب   | مصر ب، یا ، ۳                               |
| Y           | أبو بشر الطبري     | المقتدر ( الحليفة ) ب                       |
|             | أبو بكو بنااسراج   | نقولاؤ <i>س</i> ۸                           |
| ٧           | أبو جعفر الخازن    | الامير بوح بنمنصورااسامايي و                |
| Y           | أبوالروح الصابي    | هيكل أثينية ٤                               |
| Y           | أبو زيد البلخي     | هيكل أفلاطون ١١                             |
| ٨           | أبو علي بن ذرعة    | والس ۸                                      |
| Y           | ا ابو هاشم الجباڻي | أبو زكريا يحيى ب <i>ن عدي ١١٠١٠،٩،٨،٧،٦</i> |
|             |                    |                                             |

.

#### فھــــرس

#### مباري الفلسفة القديمة

#### ثرجمة أبي نصر :

#### سحيفة

أ نسبه وبلده وسفره الى العراق.

أ أبو نصر ومتى بن يونس.

أ ترجمة مختصرة لمني بن يونس(على الهامش)

ب تنقل أبي نصر في طلب العلم.

أبو نصر والامير سيف الدولة .

ج روایات مختلفة .

د معنى اسم الفلسفة (عن أبي نصر ) .

د ملخص تأريخ الفلسفة (عن أبي نصر )..

فلسفة أبي تصر.

ز مصنفاته.

يج شعره.

يد دعاؤه.

#### ما ينبغي أن يقدم قبل تعلم فلسفة ارسطو:

٢ مجمل الرسالة .

٣ ١ ــ أمها الفرق التي كانت في الفلسفة .

٣ ترجة مختصرة لفيثاغورس.

وقة القورينائيين وترجمة مختصرة
 لأرسطيفورس.

صحيفة

؛ ترجمة ذيوجانس وكالام عن فرقته وأصحابه.

ه ترجمة مختصرة لارسطو.

· ٢ \_ معرفة غرضأرسطو في كلواحدمن

کتبه .

و تقسيم كتبه

٠ (سمع الكيان) وذكرمن ترجمه وشرحه .

٧ (الكونوالفساد)وذكرمن ترجمه وشرحه.

٧ (السما والعالم) وذكرمن ترجمه وشرحه .

٧ (الآ ثارالعلوية) وذكرمن ترجمه وشرحه.

۸ (الحيوان) وذكر من ترجمه .

٨ (النبات) عدد مقالاته.

٨ (النفس) عدد مقالاته.

٨ (الحس والمحسوس) كلام عنه .

(ارمنیاس) وذ کرمن ترجمه وشرحه.

و (قاطیغور یاس) وذ کرمن ترجمه و شرحه.

(انالوطيقا) وذكر من ترجمه وشرحه .

۹ (افوذوطیقا) وذ کرمن ترجمه .

١٠(صناعةالشعر ) وذكر من ترجمه .

١٠(صناعةالخطباء)وذكرمن ترجمه وشرحه .

١٠ (صناعة المفالطين)وذ كرمن ترجمه وشرحه.

٦ ـ النسبة بين واجب الوجود

والموجودات.

والموجودات. ٧ ٧ ـــ المبدع ا**لاول** .

٨ ـ العقل الثاني والفلك الاعلى .

٩ - العقول والافلاك الاخرى.

١٠ \_ تمكون الكائنات.

١١ \_ اشتراك الحركة واختلافها وتغيرها،

الهيولي ـ الصورة

١٤ ٧ ـ السبب الذي دعا أرسطو الى ١١ م١ ـ تجزؤ المادة واتصال الحركة.

عليها الرجل الذي يؤخذ عنه علم الفلسفة . ا ١٨ ـ قوى الاجسام الكاثنة من

١٥ ١٩ ــ الصور والكيفيات والامزجـة

والأنواع.

٢٠ ١٦ ـ قوى نوع الانسان الغيرمفارقة.

٢١ ١٧ ــ قوى نوع الانسان المفارقة .

١٨ ٢٢ ـ الروح والجسد،

الخير والشر ، الجزاء والعقاب .

١١ ٣ ـ العـلم الذي ينبغي أن يبدأ به في ٥ ـ مفات واجب الوجود . تعلم الفلسفة.

١١ رأى أصحاب أفلاطون .

١١ رأي أصحاب ثؤفرسطس.

١١ ترجمة مختصرة لثؤفرسطس.

١١ رأي بواتيس الصيداوني .

١١ رأي تلميذه آثرونيقس .

١٢ نظرة في هذه الآراء كاما .

١٣ ٤ ـ الغاية التي يقصد اليهاني تعلم الفلسفة.

١٣ ٥ - السبيل التي يسلكها من أراد الفلسفة . [١٠ ١٠ \_ أنواع الحركة .

١٤ ٦ ـ نوع كلام أرسطوكيف يستعمله ١٠ ١ ـ لوازم الحركة. في كل واحد من كتبه. ال ١٤ ١١ ــ لوازم الجسم.

استعال الاغاض في كتبه . الما ١٦ ١٦ المكان .

١٥ ٨ ــ معرفة الحال التي يجب أن يكون ١٧ ــ الفلك .

١٦ ٩ ـ الأشياء التي يحتاج اليها من أراد الاركان الاربعة.

تعلم كتب أرسطو.

عيون المائل:

٢ ١ ـ التصور.

٣ ٢ ـ التصديق.

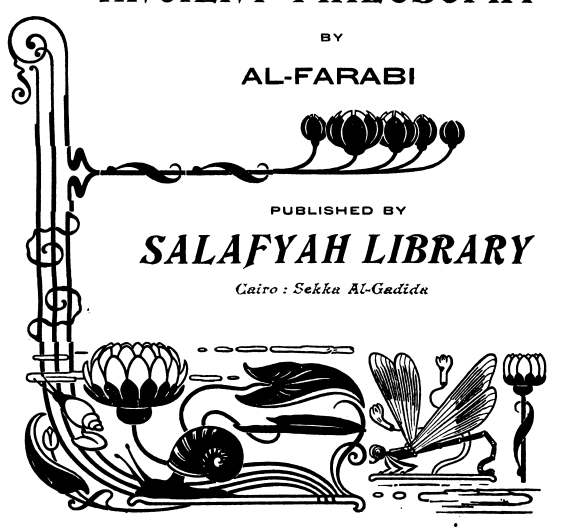
٤ ٣ ـ الموجودات.

٤ ٤ ـ واجب الوجود .

#### PRINCIPLES

OF

#### ANCIENT PHILOSOPHY



AL-MOAYAD Press 1910